
Religi: Jurnal Studi Islam 

Volume 8, Nomor 2, Oktober 2025;  

P-ISSN: 1978-306X; E-ISSN: 2477-8397; 405-433 

PRAKTIK BAJAPUIK DALAM PERNIKAHAN 

MASYARAKAT MINANGKABAU PARIAMAN 

DITINJAU DARI MAQASID ASY-SYARI‘AH 
 

Mahmud Huda, Siti Munawaroh; Agus Mahfudin; M. Samsukadi  

Universitas Pesantren Tinggi Darul Ulum Jombang-Indonesia 

cakhuudaa@gmail.com; munawa240203@gmail.com; 

agusmahfudin@fai.unipdu.ac.id; samsukadi@fai.unipdu.ac.id  

 

 
Abstrak: Tradisi Bajapuik merupakan bagian dari adat perkawinan 

masyarakat Pariaman yang masih dipraktikkan hingga saat ini. Seiring 

perkembangan sosial, pelaksanaannya mengalami berbagai penyesuaian 

sehingga perlu dikaji dari perspektif hukum Islam, khususnya melalui 

pendekatan Maqasid asy-Syari‘ah. Penelitian ini bertujuan untuk: (1) 

mendeskripsikan penerapan tradisi Bajapuik dalam adat pernikahan 

masyarakat Nagari III Koto Aur Malintang, Kecamatan IV Koto Aur 

Malintang, Kabupaten Padang Pariaman; dan (2) menganalisis tradisi 

tersebut berdasarkan teori Maqasid asy-Syari‘ah. Penelitian ini 

menggunakan pendekatan deskriptif kualitatif dengan teknik 

pengumpulan data melalui observasi, wawancara, dan dokumentasi. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa pelaksanaan tradisi Bajapuik 

tidak bertentangan dengan hukum Islam serta mengalami perubahan 

sesuai perkembangan zaman. Dalam perspektif Maqāṣid asy-Syari‘ah, 

tradisi ini termasuk kategori ḥājiyyat yang mendukung tujuan pokok 

perkawinan dalam kategori ḍaruriyyat, khususnya perlindungan 

terhadap keturunan (hifz al-nasl). Sementara itu, besaran mahar dan 

uang Bajapuik berada pada tingkat tahsiniyyat yang bertujuan 

memuliakan perempuan, menghormati laki-laki, serta menjaga agama, 

jiwa, akal, keturunan, dan harta. 

Kata Kunci: Pernikahan, Adat Bajapuik, Maqaṣid Al-Sharī’ah 

 

Abstract: The Bajapuik tradition is an integral part of the marriage 

customs of the Pariaman community and continues to be practiced today. 

Along with social changes, its implementation has undergone various 

adjustments, making it necessary to examine it from the perspective of 

Islamic law, particularly through the framework of Maqāṣid al-

Sharī‘ah.This study aims to: (1) describe the implementation of the 

mailto:cakhuudaa@gmail.com
mailto:munawa240203@gmail.com
mailto:;%20agusmahfudin@fai.unipdu.ac.id
mailto:;%20agusmahfudin@fai.unipdu.ac.id
mailto:samsukadi@fai.unipdu.ac.id


Mahmud Huda, Siti Munawaroh; Agus Mahfudin; M. Samsukadi 

406 Religi: Jurnal Studi Islam 

 

Bajapuik tradition in the marriage customs of the community of Nagari 

III Koto Aur Malintang, IV Koto Aur Malintang District, Padang 

Pariaman Regency; and (2) analyze the tradition using the theory of 

Maqāṣid al-Sharī‘ah.This research employs a descriptive qualitative 

approach, with data collected through observation, interviews, and 

documentation.The findings indicate that the implementation of the 

Bajapuik tradition does not contradict Islamic law and has evolved in 

response to contemporary social developments. From the perspective of 

Maqāṣid al-Sharī‘ah, the tradition falls within the category of ḥājiyyāt, 

which supports the essential objectives of marriage classified as 

ḍarūriyyāt, particularly the protection of lineage (ḥifẓ al-nasl). 

Meanwhile, the amount of the mahr and Bajapuik payment is positioned 

at the level of taḥsīniyyāt, aimed at honoring women and respecting men, 

as well as safeguarding religion (ḥifẓ al-dīn), life (ḥifẓ al-nafs), intellect 

(ḥifẓ al-‘aql), lineage (ḥifẓ al-nasl), and property (ḥifẓ al-māl).  

Keywords: Marriage, Bajapuik Customs, Maqaṣid Al-Sharī'ah 

 

Pendahuluan 

 Perkawinan di Indonesia memiliki tradisi, keunikan, dan 

karakteristik tersendiri karena menggunakan aturan dan 

kebiasaan yang telah diterapkan oleh masyarakat Indonesia 

selama beberapa generasi.1 Sebagai contoh corak kebudayaan 

yang menjadi ciri khas Masyarakat di pariaman Sumatra barat 

yaitu adat bajapuik yang di laksanakan saat sebelum dan sesudah 

dilakukanya perkawinan. Dimana terdapat adat perkawinan yang 

relative unik di bandingkan dengan tradisi perkawinan pada 

beberapa daerah lainya. Tradisi tersebut yang dialami 

diperkawinan adat bajapuik pada Kabupaten Pariaman yakni 

“Bajapuik” yang berarti “menjemput”. Berdasarkan prinsip dari 

kawin bajapuik tersebut berlangsung agar semua adat 

Minangkabau, yang berarti semua pengantin laki-laki harus 

dijemput dengan menurut adat. Dijemput menurut adat yang 

berarti dijemput menggunakan”siriah jo carano” yakni tanda 

 
1Piotr Sztompka, Sosiologi Perubahan Sosial (Jakarta: Prenada Media 

Grup 2007), 69. 



Praktik Bajapuik 

Volume 8, Nomor 2, Oktober 2025       407 

 

kebesaran serta penghargaan kaum wanita untuk pengantin laki-

laki.2 

Dalam masyarakat Pariaman sendiri, ada sistem kekerabatan 

matrilineal, juga dikenal sebagai sistem keturunan, yang 

mengacu pada garis keturunan ibu. Sistem ini berkontribusi pada 

tradisi bajapuik, di mana pihak perempuan memberikan uang 

atau harta kepada pihak laki-laki selama proses pernikahan.. 

Dalam tradisi ini, perempuan memiliki hak atas harta warisan 

yang digunakan untuk memenuhi adat tersebut. Pelaksanaan 

bajapuik dilakukan dengan mempertimbangkan musyawarah dari 

pihak keluarga perempuan, terutama oleh ninik mamak (tetua 

adat perempuan). Musyawarah ini bertujuan untuk menentukan 

jumlah harta atau uang yang akan diberikan, berdasarkan 

beberapa faktor seperti status sosial, tingkat pendidikan, dan 

pekerjaan calon mempelai pria. 

Bajapuik merupakan adat yang dilaksanakan berdasarkan 

kesepakatan dengan penduduk setempat serta dapat berganti 

dengan sewaktu-waktu sesuai pada ketetapan pada masyarakat 

tersebut. Prosesi Bajapuik juga bisa dibatalkan jika calon 

mempelai laki-laki terjadi perbuatan-perbuatan yang memberikan 

pengaruh kepada pembatalan pernikahan, misalnya mempunyai 

hubungan pada perempuan lain. Jika ini terjadi, pihak 

perempuan dapat meminta kembali uang Bajapuik dua kali lipat.3 

Berdasarkan tradisi Bajapuik, nilai tawar pihak laki-laki 

dalam pernikahan akan semakin tinggi jika tingkat pendidikan 

dan status sosial anak serta orang tuanya lebih rendah. 

Sebaliknya, jika tingkat pendidikan dan status sosial mereka 

lebih tinggi, nilai tawar tersebut justru menurun. Oleh karena itu, 

diperlukan kajian lebih lanjut untuk mendalami hal ini. “Tradisi 

Bajapuik Dalam Adat Pernikahan Masyarakat Pariaman 

Perspektif Maqāṣid Asy-Syarī’ah (Studi Kasus Di Nagari Iii Koto 

 
2Fazira Sahbani, Tinjauan Tentang Upacara Adat Perkawinan Serta Tata 

Rias Pengantin Di Kecamatan VII Koto Sungai Sariak Kabupaten Pariaman 

Pariaman, Jurnal UNP, Vol. 15, No. 2(2017), 34. 
3Renanda Putri, “Babajapuik Dalam Tradisi Perkawinan di Kota 

Pariaman”.  Jom Fisip, Vol. 7 (Juli-Desember 2020), 1-15. 



Mahmud Huda, Siti Munawaroh; Agus Mahfudin; M. Samsukadi 

408 Religi: Jurnal Studi Islam 

 

Aur Malintang Kecamatan Iv Koto Aur Malintang Kab Padang 

Pariaman Sumatra Barat)” dengan harapan adanya pembelajaran 

yang ada dalam adat penikahan tersebut tentunya. Sebagai acuan 

dan perbandingan, berikut beberapa kajian yang memiliki 

kesamaan, akan tetapi terdapat prbedaan yang mendasar. 

Pertama, Penelitian yang di tulis oleh Ririanty Yunita, yang 

berjudul “Uang bajapuik dalam Adat Perkawinan Pariaman di 

Bandar Lampung”, persamaan penelitian ini dengan penelitian 

yang akan di lakukan adalah Pandangan Masyarakat pariaman 

yang terdapat pada luar wilayah pariaman pada perkawinan 

bajapuik. Sedangkan perbedaanya terletak pada Memaparkan 

bentuk fungsi serta bentuk adanya perkawinan bajapuik yang 

dilaksanakan pada Penduduk Pariaman entah untuk Penduduk 

Pariaman yang terdapat di daerah lain maupun Pariaman itu 

sendiri. 

Kedua, Penelitian yang di tulis oleh Savvy Dian Faizzati, 

yang berjudul “Tradisi bajapuik serta uang hilang pada 

perkawinan adat Masyarakat perantauan Pariaman Pariaman di 

Kota Malang dalam Tinjauan Urf”, Persamaan penelitian ini 

adalah sama-sama membahas tema tentang perkawinan dan 

tradisi bajapuik, serta menggunakan metode kualitatif dengan 

pendekatan studi lapangan dan observasi sebagai dasar 

pengumpulan data. Namun, perbedaannya terletak pada fokus 

penelitian; penelitian ini secara khusus meninjau dan 

menganalisis istilah uang hilang, sementara penulis hanya 

membahas tradisi bajapuik secara umum tanpa melakukan 

penelitian mendalam terkait uang hilang. 

Ketiga, Penelitian yang ditulis oleh Ridwan Syaukani SH 

berjudul "Perubahan Peran Mamak Dalam Perkawinan Bajapuik 

pada Masyarakat Hukum Adat Minangkabau Di Nagari Sintuak 

Kecamatan Sintuak Toboh Gadang kabupaten Pariaman" sama-

sama membahas uang jemputan yang digunakan dalam 

perkawinan bajapuik, tetapi tidak dengan rinci membahas 

perubahan yang terjadi pada kemenakan perempuan saat 

melangsungkan pernikahan. 



Praktik Bajapuik 

Volume 8, Nomor 2, Oktober 2025       409 

 

Berdasarkan berbagai penelitian yang telah disebutkan, bisa 

disimpulkan bahwa ada kesamaan dalam studi tentang adat 

perkawinan. Namun, belum ada penelitian yang secara khusus 

membahas tradisi Pagabuik dari sudut pandang maqaṣid al-

sharīah. Perbedaan utama antara penelitian ini dan penelitian 

sebelumnya adalah fokus pada topik yang akan dikaji lebih lanjut.  

 

Metodologi Penelitian 

Penelitan ini berjenis kualitatif. Penelitian kualitatif ialah sebuah 

metode riset yang mempunyai sifat deskriptif serta lebih memakai 

analisis secara pendekatan induktif.4 

Dengan mengumpulkan data secara sistematis di lapangan, jenis 

penelitian ini dapat disebut sebagai penelitian lapangan (field 

research).5 Data primer didapatkan langsung dari Sharifudin, 

pemimpin adat dari Nagari III Koto Aur Malintang. Sementara 

itu, data sekunder diperoleh dari buku, majalah, karya ilmiah, 

dan situs web resmi yang relevan dengan kebutuhan penelitian. 

Metode pengumpulan data yang digunakan meliputi observasi, 

dokumentasi, dan wawancara. Analisis data dalam penelitian ini 

mencakup proses penyederhanaan data, penyajian data, dan 

penarikan kesimpulan. 

 

Pengetian Pernikahan 

Perkawinan ataupun yang disebut nikah berdasarkan 

bahasa yang berarti berkumpul serta bercampur. Berdasarkan 

istilah syara’ merupkan ijab serta qabul (‘aqad) dimana 

persetubuhan laki-laki serta perempuan dihalalkan serta 

diutarakan dengan kata-kata yang memberitahukan pernikahan, 

berdasarkan ketetapan yang ditetapkan dengan Islam. Arti nikah 

berdasarkan bahasa al-jam’u serta aldhamu yang berarti kumpul. 

Arti dari nikah dapat didefinisikan sebagai aqdu al-tazwij berarti 

 
4 Samuel S. Lusi, Arnold Nggili, Asyiknya Penelitian Ilmiyah Serta 

Penelitian Tindakan Kelas (Yogyakarta: C.V Andi Offset, 2013), 43. 
5Suharismi Arikunto, Dasar-Dasar Research (Tarsoto: Bandung,1995), 58. 

Jurnal Hukum Keluarga Islam  



Mahmud Huda, Siti Munawaroh; Agus Mahfudin; M. Samsukadi 

410 Religi: Jurnal Studi Islam 

 

akad nikah. Dapat didefinisikan (wath’u alzaujah) yang memiliki 

makna menyetubuhi istrinya.6  

Setiap pernikahan memiliki tujuan yakni dapat 

membangun sebuah keluarga yang sakinah mawaddah warohmah 

sertapun menginginkan memperoleh keturunan yang sholihah. 

Keturunan tersebut yang kerap dapat diinginkan dengan tiap 

individu yang telah menikah dikarenakan keturunan ialah 

generasi untuk orang tuanya.7 

Dalam islam hukum pernikahan dibagi menjadi lima 

kelompok, yaitu: Wajib, Teruntuk mereka yang telah mampu 

menikah serta memiliki anak, menikah adalah suatu keharusan, 

serta tidak mungkin bagi mereka untuk tetap melajang. Orang-

orang dalam kondisi ini diwajibkan oleh hukum untuk menikah 

karena, sesuai dengan ajaran Islam, jika mereka tidak menikah, 

mereka mungkin tergoda untuk berbuat zina. Kondisi ini selaras 

pada prinsip Al-Quran yang mengatakan jika jika suatu tindakan 

dapat memperbaiki kondisi tertentu, maka tindakan tersebut 

menjadi wajib. Sunnah, Para ulama berpendapat bahwa jika 

seseorang mampu menikah serta siap untuk berkeluarga, maka 

menikah adalah sunnah, asalkan ia mampu menahan diri dari 

perbuatan yang dapat menyesatkannya. Dengan kata lain, 

disarankan bagi seseorang agar menikah jika tidak terdapat 

kekhawatiran jika ia akan jatuh pada perbuatan zina jika tetap 

melajang. Meski begitu, agama Islam mesti menganjurkan 

umatnya agar menikah jikala telah mempunyai kemampuan serta 

melaksanakan pernikahan untuk contoh dari wujud ibadah. 

Haram, Dalam Islam, pernikahan dapat dianggap haram jika 

dilakukan dengan seseorang yang tidak memiliki kemampuan 

atau tanggung jawab untuk menjalankan kehidupan rumah 

tangga serta jika ada risiko menelantarkan istrinya. Selain itu, 

pernikahan yang bertujuan untuk menganiaya atau menyakiti 

 
6 Abdul Muhammad Mathlub, Panduan Hukum Keluarga Sakinah (Solo: 

Eraintermedia,2 005), 1 
7 Ahmad Rafi Baihaqi, Membangun Surga Rumah Tangga (Surabaya: Gita 

Mediah Press, 2006), 44. 



Praktik Bajapuik 

Volume 8, Nomor 2, Oktober 2025       411 

 

seseorang juga dianggap haram. Pernikahan juga dianggap haram 

jika tujuannya adalah untuk menghalangi seseorang dari 

menikah dengan orang lain, terutama jika dia menelantarkan 

atau meninggalkan tanggung jawab dalam rumah tangganya. 

Menikah dengan tujuan untuk menganiaya atau menyakiti 

seseorang adalah haram dalam Islam. Selain itu, pernikahan 

yang bertujuan untuk menghalangi seseorang dari menikah 

dengan orang lain, tetapi kemudian menelantarkan atau tidak 

menjaga pasangan, juga dianggap haram. Perkawinan juga bisa 

dianggap haram jika dilangsungkan oleh seseorang yang tidak 

mempunyai kemampuan ataupun tanggung jawab agar memulai 

kehidupan berumah tangga serta khawatir akan menelantarkan 

istrinya.  Mubah, Perkawinan diperbolehkan jika seseorang 

mempunyai kemampuan untuk menikah, serta jika tidak 

menikah, ia mungkin melakukan tindak pidana perzinahan. 

Perkawinan juga tidak diperbolehkan jika seseorang menikah 

hanya agar terpenuhinya nafsunya serta enggan untuk 

membangun rumah tangga selaras syariat Islam.8 

 

Tinjauan Tentang Bajapuik 

Tradisi Bajapuik berasal dari Pariaman, di mana anggota 

keluarga perempuan diwajibkan untuk membeli beberapa barang 

dan memberikan uang kepada calon suami mereka sebelum akad 

nikah. Uang yang diberikan dalam tradisi ini disebut sebagai 

Uang Bajapuik.9 

Bajapuik sendiri ialah termasuk adat nan diadatkan, 

yakni adat yang ditetapkan berdasarkan kesepakatan dengan 

penduduk setempat serta dapat berganti dengan sewaktu-waktu 

sesuai pada ketetapan pada masyarakat tersebut. Prosesi 

Bajapuik bisa dibatalkan jika calon mempelai laki-laki melakukan 

tindakan yang dapat membatalkan pernikahan, Jika terjadi 

 
8 Sayyid Sabiq, Fiqh Sunnah, Juz VI, (Bandung: PT. Al Ma’arif, 2000), 90. 
9 Bunga Moeleca,Konstruksi Realitas Makna Babajapuik Pada 

Pernikahan Bagi Perempuan Pariaman di Kecamatan Pasir Penyu”, Jurnal Jom 

Fisip Vol. 2, No.1, (2015), 4. 



Mahmud Huda, Siti Munawaroh; Agus Mahfudin; M. Samsukadi 

412 Religi: Jurnal Studi Islam 

 

situasi seperti memiliki hubungan seksual dengan wanita lain, 

pihak perempuan berhak menuntut agar Bajapuik membayar dua 

kali lipat dari jumlah uang yang telah diberikan sebelumnya.10 

Manfaat dan tujuan Bajapuik adalah contoh menarik dari 

tradisi pernikahan masyarakat Pariaman, Sumatera Barat. 

Keunikannya terletak pada praktik Bajapuik dalam prosesi 

pernikahan di daerah tersebut. Menurut teori, tradisi 

**Bajapuik** mengandung hikmah untuk mendorong saling 

menghargai antara pihak perempuan dan laki-laki melalui 

pemberian uang Bajapuik sebagai bentuk penghormatan. Selain 

itu, ada pandangan bahwa tujuan perempuan membeli pria dalam 

tradisi ini adalah untuk meningkatkan derajat sosial perempuan 

tersebut, sehingga ia dianggap lebih terhormat. Dalam adat 

Minangkabau, perempuan tidak bisa atau dianggap tidak cukup 

hanya dengan uang, sehingga perempuan yang memberikan uang 

untuk pria. Meskipun tradisi Bajapuik mungkin terlihat tidak 

lazim, perlu dipahami bahwa masyarakat Minangkabau 

menempatkan adat dan tradisinya di bawah hukum agama, yang 

dikenal dengan istilah “Adat Basandi Syara', Syara' Basandi 

Kitabullah” (adat mengikuti syariat, syariat berlandaskan Al-

Qur'an).11 

Pernikahan Bajapuik hanya mencakup syarat teknis untuk 

pelaksanaannya. Oleh karena itu, meskipun ada keluarga yang 

secara adat tidak ingin melaksanakan Bajapuik, tidak ada 

hukuman adat yang mengikutinya. Namun, dampak dari tidak 

melaksanakan Pagabuik dapat terlihat dari pengaruh psikologis 

dan sosial terhadap keluarga di kedua belah pihak, serta 

pandangan masyarakat. Jika seorang keponakan ingin menikah, 

mungkin timbul rasa bersalah di kalangan ninik mamak (tetua 

adat) karena tidak dapat melaksanakan tradisi yang telah 

diwariskan turun-temurun. Selain itu, dampak dari tidak 

 
10 Renanda Putri, “Babajapuik Dalam Tradisi Perkawinan di Kota 

Pariaman”.  Jom Fisip, Vol. 7 (Juli-Desember 2020), 1-15. 
11 W.Hipwee. Com /Narasi/Tradisi-Babajapuik-Dalam-Pernikahan-Di-

Pariaman-Menjemputcalon-Laki-Laki-Dalam-Prosesi-Pernikahan/ (Diakses Pada 

Tanggal 16 Juni 2024 Pukul 23.38 WIB) 



Praktik Bajapuik 

Volume 8, Nomor 2, Oktober 2025       413 

 

melaksanakan tradisi ini juga dapat memengaruhi pandangan 

masyarakat setempat. Karena tradisi ini sangat mendalam dan 

telah melekat dalam kehidupan masyarakat Pariaman dari 

generasi ke generasi, keputusan keluarga untuk tidak 

melaksanakannya dianggap sangat disayangkan.12 

 

Prosedur Pelaksanaan Adat Bajapuik 

 Pernikahan dengan adat bajapuik mempunyai proses 

sebelum dan sesudah menikah, sebagai berikut: 

Maresek / marantak tanggo, Prosesi maresek ini dapat 

berjalan sejumlah prosesi sampai terjadi kesepakatan, serta 

dilakukan oleh pihak keluarga Perempuan. Selama Marasek, 

semua pihak terkait, termasuk ninik mamak, alim ulama, andan 

pasamandan, smando, orang mudo, dan anggota komunitas 

lainnya, diundang. Ketika hari yang dijanjikan tiba, 

penyelenggara akan menyiapkan beberapa perlengkapan penting 

untuk memastikan pelaksanaan Marasek berjalan dengan efektif. 

Maminang Serta Batimbang Tando Maminang dan Patimbang 

Tando (pertukaran tanda) adalah tahap dalam proses pernikahan. 

Jika usulan diterima dengan baik oleh anggota keluarga laki-laki, 

tahap selanjutnya adalah Maminang atau Patimbang Tando. 

Tahap ini melibatkan prosesi pertukaran "tanda," seperti barang-

barang warisan yang dianggap bernilai tinggi oleh keluarga, 

seperti kain tradisional atau keris, sebagai simbol penerimaan 

usulan pernikahan. Setelah tahap ini, calon pengantin pria dan 

wanita tidak lagi dapat membuat keputusan secara sepihak. 

Selanjutnya, keluarga calon pengantin wanita akan membawa 

kumpulan lengkap dari juz tumpul yang dibungkus dalam karano 

atau kambia (kantong dari daun pandan) untuk diserahkan dalam 

pertemuan. Juz tumpul melambangkan harapan untuk niat baik. 

Tradisi ini biasanya melibatkan orang tua, ninik mamak 

(pemimpin adat Minangkabau), dan tokoh masyarakat dari kedua 

belah pihak. Setelah itu, akan ada diskusi tentang pemilihan 

 
12 Amir Bakhtiar, Wawancara, Riau, 25 Mei 2024. 



Mahmud Huda, Siti Munawaroh; Agus Mahfudin; M. Samsukadi 

414 Religi: Jurnal Studi Islam 

 

calon pengantin pria. Kemudian, proses Anak Daro dimulai, yang 

melibatkan berbagai persiapan yang harus dilakukan oleh calon 

pengantin wanita. Persiapan ini meliputi persiapan mental dan 

penampilan diri. Persiapan mental mencakup arahan untuk 

beribadah dan mempelajari agama, sementara penampilan diri 

melibatkan persiapan fisik sebelum upacara pernikahan. 

Mahanta Siriah adalah Tahap ini melibatkan calon 

mempelai laki-laki yang meminta izin dan doa restu dari keluarga 

besar, termasuk mamak, saudara ayah, kakak-kakak, dan tokoh 

masyarakat yang dihormati. Calon mempelai wanita juga harus 

melakukan hal yang sama, biasanya melalui wakil perempuan 

yang sudah berkeluarga sambil membawa sirih. Setelah itu, calon 

mempelai pria memberikan sumbangan yang berisi daun nipah 

dan tembakau, serta menyiapkan anggaran dan kebutuhan 

lainnya untuk keluarga yang dikunjungi. Babako-Babaki adalah 

tradisi sebelum akad nikah di mana keluarga calon mempelai 

wanita memberikan bantuan uang untuk mengurangi biaya 

pernikahan sebagai bentuk kepedulian dan kasih sayang. Setelah 

acara ini, calon mempelai wanita akan dijemput untuk 

mengunjungi rumah keluarga ayahnya, di mana para tetua 

memberikan nasihat pernikahan yang penting. Keesokan harinya, 

calon mempelai wanita akan diarak kembali ke rumahnya dengan 

membawa berbagai barang bantuan yang dijanjikan, seperti sirih 

lengkap, nasi kuning, ayam utuh, serta hantaran pribadi seperti 

pakaian, perhiasan emas, kue, dan bahan makanan. 

Malam bainai ialah tradisi Minang yang dilaksanakan 

sebelum datang saat pernikahan, dalam prosesi ini ada sejumlah 

acara-acara yang perlu dilakukan dengan mempelai wanita. Anak 

daro (mempelai wanita) akan mengenakan busana adat khusus 

untuk tradisi malam Bainai. Busana tersebut bernama baju 

tokah, tidak hanya itu mempelai wanita akan memakai suntiang 

(sunting) hiasan kepala khas adat Minang. Akan tetapi sunting 

yang dipergunakan di tradisi ini berbeda pada yang dipergunakan 

di hari pernikahan. Yang dijadikan puncak pada tradisi ini ialah 



Praktik Bajapuik 

Volume 8, Nomor 2, Oktober 2025       415 

 

pemakaian inai ataupun bisa disebut pewarna kuku.13 Manjapuik 

Marapulai Ini adalah bagian dari tradisi pernikahan di Pariaman 

di mana calon mempelai laki-laki tidak disandingkan dengan 

mempelai perempuan di pelaminan setelah akad nikah. 

Sebaliknya, calon mempelai laki-laki menunggu di rumahnya 

untuk dijemput oleh perwakilan pihak perempuan. Biasanya, 

ninik-mamak dan perwakilan dari pihak perempuan akan datang 

menjemput calon mempelai laki-laki enam jam sebelum resepsi. 

Pada saat yang sama, mereka menyerahkan uang untuk biaya 

jemputan yang diatur oleh ninik mamak dari pihak perempuan. 

Selain itu, mereka membawa berbagai perlengkapan seperti sirih 

lengkap, pakaian pengantin pria, makanan, kue-kue, buah-

buahan, dan nasi kuning untuk singgang ayam. Setelah 

rombongan tiba di tempat penjemputan, mereka menjelaskan 

maksud kedatangan mereka dan menyerahkan barang-barang 

tersebut. Kemudian, rombongan mengantar calon mempelai pria 

dan keluarganya menuju tempat calon mempelai wanita. Selama 

proses ini, gelar pusaka juga diberikan sebagai simbol 

kedewasaan calon mempelai pria. 

Penyambutan di Rumah Anak Daro adalah tradisi yang 

sangat meriah pada momen-momen penting. Dalam acara ini, 

biasanya terdengar musik tradisional Minangkabau seperti 

talempongdan gandang tabuk. Para pemuda berpakaian silat dan 

gadis-gadis dengan pakaian adat juga terlibat, serta menyajikan 

sirih sebagai bagian dari penyambutan. Setibanya calon mempelai 

pria di rumah, para sesepuh dari pihak wanita akan 

menyiramkan air ke kakinya sebagai simbol penyucian, kemudian 

menaburkannya dengan beras kuning. Setelah proses tersebut, 

calon mempelai pria akan menuju lokasi akad nikah.  

Acara akad pernikahan adat Minangkabau dilakukan 

dengan menetapkan syariat Islam, seperti pembacaan ayat-ayat 

Al-Quran, ijab qobul, memberikan nasihat tentang pernikahan, 

dan diakhiri dengan doa bersama. basanding di Palaminan: 

 
13Amri, Wawancara, Riau, 25 Mei 2024 



Mahmud Huda, Siti Munawaroh; Agus Mahfudin; M. Samsukadi 

416 Religi: Jurnal Studi Islam 

 

Setelah diakui sebagai pasangan suami istri, kedua mempelai 

akan duduk berdampingan di rumah mempelai wanita. Anak 

daro, mempelai wanita, dan marapulai, mempelai pria, akan 

menunggu tamu undangan di halaman rumah sambil 

mendengarkan musik. 

Dalam pernikahan adat Minang, acara tidak berakhir 

setelah akad nikah; terdapat beberapa tahapan penting yang 

harus dilakukan. Pertama, Memulangkan Tando, di mana 

barang-barang yang diberikan sebagai tanda pada saat lamaran 

dikembalikan oleh kedua belah pihak. Selanjutnya, Malewakan 

Gala Marapulai, di mana gelar kehormatan diumumkan untuk 

mempelai pria oleh ninik mamak, menandakan kedewasaan dan 

penghormatan. Balantuang Kaniang atau Mengadu Kening 

melibatkan kedua mempelai yang bersentuhan kening melalui 

kipas yang diturunkan perlahan oleh seorang sepuh perempuan, 

melambangkan saling menghormati. Mangaruak Nasi Kuniang 

mengharuskan pengantin mencari daging ayam di dalam nasi 

kuning sebagai simbol kerjasama dalam rumah tangga. Bamain 

Coki, permainan tradisional Minang, diharapkan mengajarkan 

kesabaran dan pengertian dalam hubungan suami istri. Tari 

Payung, tarian untuk pengantin baru, melambangkan 

perlindungan suami terhadap istri. Terakhir, Manikam Sajak, 

pasangan pengantin mengunjungi rumah orang tua dan ninik 

mamak pengantin pria dengan membawa buah tangan seminggu 

setelah pernikahan sebagai bentuk penghormatan.14 

 

Definisi maqasid al syariah 

        Maqāṣid asy-syarī'ah berkembang dari konsep yang paling 

sederhana hingga yang lebih kompleks, sesuai dengan definisinya. 

Sebelum Shatibi, tidak ada ulama klasik yang memiliki 

pemahaman Maqāṣid asy-syarī'ah yang benar dan menyeluruh. 

Pemahaman sebelumnya lebih fokus pada makna bahasa sebagai 

 
14 Dewi Mayangsari, “Rangkaian Prosesi Pernikahan Adat Pariaman 

Minangkabau” https://www.bridestory.com/id/blog/inilah-rangkaian-prosesi-

pernikahan-adat-Pariaman-minangkabau, diakses pada 17 Juni 2024. 



Praktik Bajapuik 

Volume 8, Nomor 2, Oktober 2025       417 

 

gabungan makna. Inti dari Maqāṣid asy-syarī'ah adalah untuk 

mencapai kemaslahatan umat secara maksimal, sehingga 

penerapan hukum dalam Islam bertujuan untuk mencapai 

keuntungan dalam pemeliharaan tujuan syari'at. Maqāṣid asy-

syarī'ah merupakan kajian ilmu Islam yang ada sejak zaman Al-

Qur'an dan Hadis, dan pada dasarnya selalu mengikuti nash 

tanpa meninggalkannya.15 

 Maqāṣid asy-syarī’ah sudah terkandung empat kategori. 

Kategori tersebut yakni: Tujuan awal pada syariat adalah 

kemaslahatan manusia pada dunia serta pada akhirat, Syariat 

ialah sesuatu yang perlu dipahami, Syariat untuk hukum taklif 

yang perlu dilaksanakan, Tujuan syariat ilah membawa manusia 

ke bawah naungan hukum. Kemaslahatan itu bisa berbentuk 

jikala lima unsur utama mampu tercapai serta dijaga unsur 

utama itu berdasarkan Al-Syatibi yakni: Hifz ad-din (memelihara 

agama), Hifz an-nafs (menjaga jiwa), Hifz al- aql (menjaga akal), 

Hifz al-mal (memelihara harta), Hifz al-nasl (memelihara 

keturunan). 

Menurut al-Syatibi, inti dari tujuan syariah atau hukum 

adalah untuk memastikan manfaat bagi umat manusia. Ia 

berpendapat bahwa semua kewajiban yang ditetapkan oleh 

syariat bertujuan untuk memenuhi kebutuhan dan kesejahteraan 

masyarakat. Dengan kata lain, menurut al-Syatibi, tidak ada 

bagian dari hukum Allah yang tidak memprioritaskan 

kemaslahatan ini. 

 

Pelaksanaan Tradisi Bajapuik Dalam Adat Perkawinan 

Masyarakat Nagari III Koto Aur Malintang Kecamatan IV 

Koto Aur Malintang Kab Pariaman Sumatra Barat 

Teori tradisi bajapuik terkandung maksud untuk selalu 

menghargai dengan pihak wanita pada kaum lelaki. Apabila laki-

laki dihargai pada wujud uang bajapuik, maka sebaliknya kaum 

 
15 Muhammad Solikhudin, Good Governance: Mengurai Penyelenggaraan 

Negara Yang Bersih Dengan Maqasid Al-Syariah (Yogyakarta: CV. Bintang 

Semesta Media, 2022), 64-65. 



Mahmud Huda, Siti Munawaroh; Agus Mahfudin; M. Samsukadi 

418 Religi: Jurnal Studi Islam 

 

perempuan dihargai pada uang bajapuik yang dilebihkan ataupun 

disebut agiah jalang. Dulu kaum laki-laki akan menjadi malu 

pada pihak perempuan jikalau nilai agiah jalangnya lebih rendah 

dari pada nilai uang bajapuik yang sudah mereka terima, namun 

pada saat ini yang dialami justi kebalikannya. Maksud saling 

menghargai inilah dijadikan prinsip dasar pada tradisi bajapuik.16 

Maksud yang termuat pada tradisi pemberian uang 

bajapuik untuk sebuah wujud penghargaan ataupun rasa hormat 

pada perempuan untuk pihak laki-laki. Lalu laki-laki menjadi 

sangat di hargai sebab tugasnya yang ganda, yaitu laki-laki untuk 

kepala keluarga yang mempunyai tanggungan yang besar pada 

keluarganya. Selain dijadikan kepala keluarga, pihak laki-laki 

juga memiliki peran untuk menjadi mamak pada lingkungan 

sanak famili nya. Mempunyai tugas ganda yaitu untuk kepala 

keluarga sertapun mamak bukanlah sebuah perihal yang 

gampang, saat mengalami peran itu memiliki tanggungan yang 

sangat besar. Yang mana dia perlu melakukan kewajibannya 

pada waktu yang bersamaan sekaligus.17 adanya uang bajapuik 

dalam prinsipnya ialah tradisi yang dipercaya dengan penduduk 

Pariaman, serta juga pihak perempuan memiliki fungsi lainnya. 

Oleh sebab itulah saat banyak perkawinan tradisi ini relatif harus 

dialami. Uang bajapuik pada pandangan penduduk memuat nilai 

budaya kolektifitas untuk keutuhan anggota keluarga, pihak 

serta jika sukunya sendiri. Pada pandangan orang luar Pariaman, 

kebudayaan Pariaman kerap ditinjau sangat negatif pada kendala 

uang bajapuik. Lain halnya pihak penduduk juga perlu menahan 

diri yang tidak harus mengutamakan nilai uang bajapuik yang 

terlalu tinggi, yang kerap memunculkan kendala pada keluarga.18 

kebendaan, materialistis, uang seperti menetapkan 

semuanya, tergolong juga untuk orang tua saat mencarikan 

 
16 Syariffudin, Wawancara, Riau, 11 Mei 2024. 
17 Mariska Inayah,” Tradisi Uang Babajapuik Serta Uang Ilang Dalam 

Sistem Perkawinan di Nagari Tandikek Kecamatan Patamuan Kabupaten 

Pariaman Pariaman”, Jurnal Kepemimpinan Serta Kepengurusan Sekolah, Vol. 

2, No. 1 (2017) 17-26. 
18 Syariffudin, Wawancara, Riau, 11 Mei 2024. 



Praktik Bajapuik 

Volume 8, Nomor 2, Oktober 2025       419 

 

seorang jodoh. Jikalau tidak memiliki uang teruntuk membayar 

uang bajapuik, bisa jadi dia enggan dapat menantu yang 

diharapkannya. Akibat persaingan saat mencarikan menantu, 

yakni menggunakan cara berlomba-lomba memperbanyak uang 

bajapuik teruntuk sebuah pernikahan, untuk harga diri sertapun 

untuk suatu rasa malu, para orang tua enggan segan-segan 

menjual sawah-lahan agar menyiapkan uang bajapuik. Agar 

orang tua yang memiliki lebih dari satu anak perempuan, perkara 

uang bajapuik semakin menjadi jadi perkara yang berat untuk 

dipikirkan. Fakta ini memberikan pandangan jika posisi 

perempuan pada kota Pariaman untuk kelompok yang 

tersubiordinasi laki-laki serta tidak setara pada laki-laki pada 

area publik. Yang mana tingginya pendidikan perempuan, nilai 

uang bajapuik selalu dijadikan tuntutan adat, bahkanpun harus 

lebih tinggi lagi. Jikalau uang bajapuik pada suami rendah, 

keluarga perempuan akan di cemooh dengan penduduk setempat. 

adanya tradisi uang bajapuik sebagian orang akan 

beranggapan jika memiliki anak perempuan sama dengan beban 

keluarga, bahkan pun juga dijadikan omongan penduduk sebab 

dipandang memiskinkan anggota keluarga perempuan. Tradisi 

uang bajapuik memperlihatkan terjadinya prosesi dominasi 

ataupun penguasaan satu pihak pada anggota lain dengan 

sukarela menurut ketetapan yang dijadikan nilai ideal untuk 

kehidupan.  19 

Dengan perkembangan terkini dalam pelaksanaan 

bajapuik, penting untuk menetapkan aturan adat yang tegas oleh 

pemuka adat dan ninik mamak guna melindungi perempuan dari 

potensi penyalahgunaan makna uang bajapuik. Sosialisasi 

mengenai maksud dan tujuan uang bajapuik kepada anak-anak 

dan kerabatnya harus dilakukan agar makna dan tujuan 

sebenarnya dari perkawinan bajapuik jelas. Selama perundingan 

mengenai pemberian uang bajapuik, penjelasan yang jelas 

tentang makna dan tujuan perkawinan bajapuik perlu 

 
19 Ahmad, Wawancara, Riau, 12 Mei 2024. 



Mahmud Huda, Siti Munawaroh; Agus Mahfudin; M. Samsukadi 

420 Religi: Jurnal Studi Islam 

 

disampaikan untuk memastikan bahwa pelaksanaan adat ini 

berjalan dengan benar dan rasional. Hal ini bertujuan untuk 

mencapai keadilan bagi kedua belah pihak keluarga dan 

memastikan bahwa adat perkawinan bajapuik, sebagai tradisi 

masyarakat Pariaman, tetap dilaksanakan dengan adil hingga 

saat ini.20 

Di Pariaman, bajapuik saat ini memiliki beragam 

interpretasi, dengan sebagian orang menganggapnya hanya 

sebagai uang yang diberikan pria kepada wanita sesuai jumlah 

yang telah disepakati. Padahal, bajapuik sebenarnya merupakan 

bagian dari ritual pernikahan tradisional. Bajapuik adalah 

kesepakatan yang dibuat antara pihak pria dan wanita dalam 

proses pernikahan. Kesepakatan ini dilakukan setelah kedua 

keluarga setuju untuk menikahkan anak mereka. Setelah itu, 

jumlah uang bajapuik ditentukan oleh pria, yang biasanya 

berkaitan dengan status sosial mempelai pria dan keluarganya. 

Setelah jumlahnya disepakati, syarat-syarat adat lainnya juga 

akan ditentukan dalam kesepakatan tersebut.21  

Jika pernikahan tidak melibatkan pembayaran uang 

bajapuik, sanksi moral bisa muncul. Keluarga tersebut mungkin 

akan menghadapi kritik dari teman dan kerabat, khususnya dari 

pihak ibu, yang dapat berujung pada pembatalan pernikahan 

mereka. Mereka juga berisiko diusir dari kampung karena 

dianggap tidak menghormati tradisi ninik mamak. Meskipun 

banyak pernikahan saat ini tidak lagi menggunakan uang 

bajapuik, praktik ini masih dilakukan sebagai bentuk 

penghormatan terhadap tradisi. 

Setiap tradisi dalam masyarakat memiliki makna tertentu 

yang melekat di dalamnya, termasuk tradisi uang bajapuik. 

Bapak Ahmad, seorang datuak, menjelaskan bahwa tradisi ini 

mengandung beberapa nilai. Dari sisi budaya, tradisi ini hanya 

terdapat di daerah Pariaman dan tidak dikenal di wilayah lain, 

termasuk di Sumatra Barat, yang tidak mengenal konsep 

 
20 Syariffudin, Wawancara, Riau, 11 Mei 2024. 
21 Rita, Amri, Wawancara, Riau, 25 Mei 2024. 



Praktik Bajapuik 

Volume 8, Nomor 2, Oktober 2025       421 

 

penggunaan uang bajapuik. Secara sosial, tradisi ini 

mencerminkan penghargaan terhadap pria yang akan menjadi 

bagian dari keluarga perempuan, menunjukkan ketegasan dan 

kewibawaan calon suami, serta meningkatkan martabat kaum 

pria. Oleh karena itu, mereka dihormati melalui tata cara adat.22 

Menghitung nominal uang Bajapuik dalam konteks 

pernikahan adat Minangkabau biasanya melibatkan beberapa 

faktor yang dipertimbangkan oleh kedua belah pihak. Berikut 

adalah langkah-langkah umum yang dapat diikuti untuk 

menentukan nominal uang Bajapuik: penentuan nominal uang 

Bajapuik dalam pernikahan adat Minangkabau biasanya 

dipengaruhi oleh beberapa faktor penting, terutama status sosial 

dan ekonomi dari kedua keluarga. Keluarga pengantin pria 

umumnya menyesuaikan jumlah uang Bajapuik dengan status 

sosial dan kondisi ekonomi mereka. Keluarga dengan status yang 

lebih tinggi cenderung memberikan jumlah yang lebih besar. 

 Disisi lain, keluarga pengantin wanita juga memainkan 

peran dalam menentukan besaran yang diminta, karena status 

sosial dan ekonomi mereka biasanya menjadi tolok ukur nominal 

yang layak. Setelah itu, proses negosiasi dan kesepakatan antara 

kedua keluarga berlangsung. Diskusi terbuka sangat penting, 

dimana kedua belah pihak berusaha mencapai kesepakatan 

tentang nominal uang Bajapuik yang tepat. Negosiasi ini sering 

melibatkan pertimbangan kebutuhan dan kemampuan finansial 

masing-masing keluarga. Selain itu, adat setempat juga menjadi 

pedoman, dengan beberapa daerah memiliki batasan nominal 

yang umum diterima, sehingga meneliti tradisi lokal dapat 

membantu menentukan jumlah yang wajar. Kelayakan finansial 

dari kedua keluarga juga perlu dipertimbangkan agar jumlah 

uang Bajapuik yang disepakati tidak menjadi beban bagi salah 

satu pihak. Selain itu, anggaran pernikahan secara keseluruhan 

 
22 Laila Istiqamah, “Tradisi Adat Babajapuik Pada Perkawinan 

Masyarakat Pariaman Di Kelurahan Tuah Karya Kecamatan Tampan Kota 

Pekanbaru”, Jurnal Jurusan Sosiologi Fakultas Ilmu Sosial Serta Ilmu Politik 

Univesitas Riau, Pekanbaru Jom Isip, Vol. 5, (Juli-Desember 2018.) 



Mahmud Huda, Siti Munawaroh; Agus Mahfudin; M. Samsukadi 

422 Religi: Jurnal Studi Islam 

 

juga harus diperhatikan agar nominal uang Bajapuik selaras 

dengan rencana keuangan yang telah disusun. 23 

Pada akhirnya, kedua keluarga harus mencapai 

kesepakatan akhir terkait nominal uang Bajapuik setelah 

mempertimbangkan semua faktor. Proses ini sering kali 

membutuhkan kompromi dari kedua belah pihak. Setelah 

tercapai kesepakatan, penting untuk mendokumentasikannya 

secara tertulis guna mencegah kesalahpahaman dikemudian hari 

serta memastikan semua pihak memahami dan setuju dengan 

jumlah yang telah disepakati. 

 

Tradisi Bajapuik pada adat Perkawinan Masyarakat 

Pariaman, Sumatra Barat Menurut Perspektif Maqāṣid 

asy-syarī’ah 

Ulama ushul fiqh menelaah serta menerapkan lima unsur 

pokok yang perlu di perhatikan untuk menciptakan kemaslahatan 

serta menghindari kemafsadatan. 24 Ketika menetapkan hukum, 

Imam al-Haramain al-Juwaini menggunakan konsep daruriyyah 

(kebutuhan dasar), hajiyyah (kebutuhan pelengkap), dan 

tahsiniyyah (kebutuhan penyempurna) untuk menjelaskan 

Maqāṣid asy-Syarī'ah. Sementara itu, Abu Ishaq al-Shatibi 

berpendapat bahwa hukum yang ditetapkan oleh Allah bertujuan 

untuk kebaikan manusia, baik di dunia maupun di akhirat. 

Menurutnya, manfaat yang dihasilkan dari hukum ini dapat 

dikelompokkan ke dalam tiga kategori, yaitu: 

Pertama, maslahah yang bersifat daruriyyah, atau sering 

disebut sebagai kebutuhan primer, adalah hal-hal yang sangat 

diperlukan untuk menjaga keberlangsungan hidup manusia. 

Tanpa kebutuhan ini, kehidupan manusia tidak akan sempurna, 

dan kemaslahatan agama di dunia tidak dapat ditegakkan. Jika 

kebutuhan ini tidak terpenuhi, manusia akan menghadapi 

kehancuran. Pada tingkat tertinggi, kebutuhan primer ini 

 
23 Rita,Amri, Wawancara, Riau, 25 Mei 2024 
24 Fathurrahman Djamil, Filsafat Hukum Islam (Jakarta: Logos Wacana 

Ilmu,1999),123. 



Praktik Bajapuik 

Volume 8, Nomor 2, Oktober 2025       423 

 

meliputi agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta, yang dikenal 

sebagai al-daruriyat al-khamsah atau ushul al-khamsah. Setiap 

tindakan yang mendukung kelima unsur utama ini harus 

dilakukan, sedangkan semua perilaku yang merusak atau 

mengurangi nilainya harus dihindari. Semua ini demi 

kemaslahatan manusia. Sebagai contoh, menjaga kehidupan 

adalah hal yang penting, sehingga manusia diwajibkan untuk 

makan agar tetap hidup; jika tidak, mereka bisa kehilangan 

nyawa. 25 

Kedua, maslahah yang memiliki sifat hajiyyat ataupun 

kebutuhan sekunder, yakni hal yang diinginkan untuk kehidupan 

manusia, namun tidak meraih tingkat daruri. Kebutuhan inipun 

berada dibawah kebutuhan primerApabila kebutuhan ini tidak 

terpenuhi dalam kehidupan manusia, meskipun tidak secara 

langsung mengancam keberadaan mereka, ketiadaannya akan 

menyebabkan kesulitan dan ketidaknyamanan. Kebutuhan ini 

ada untuk memberikan kelapangan dan meringankan beban 

dalam kehidupan manusia. Seperti pada ibadah disebut istilah 

rukhsah (keringanan) agar solat seperti jama’ serta qasar, boleh 

membatalkan puasa pada bulan Ramadhan jikalau pada keadaan 

sakit serta dalam perjalanan jauh serta bisa menggantinya 

setelah bulan Ramadhan.26   

Ketiga, maslahah yang bersifat tahsiniyyah ataupun 

kebutuhan tersier, yakni keadaan yang lebih baik terdapat agar 

mempercantik kehidupan manusia. Kebutuhan ini tidak bisa 

dipenuhi sebelum kedua kebutuhan sebelumnya terpenuhi. 

Kebutuhan ini ada untuk memperbaiki hambatan yang terkait 

dengan etika dan estetika dalam kehidupan. Contohnya, 

hambatan dalam pelaksanaan ibadah termasuk pemahaman 

tentang tata krama saat makan dan minum, cara membersihkan 

anggota tubuh dengan benar, dan menjaga kesucian. 

  

 
25 Al-Shatibi, Al-Muwafaqat Fi Ushul Shari’ah (tk.: tp., t.th.), 8. 
26 Ibid., 9. 



Mahmud Huda, Siti Munawaroh; Agus Mahfudin; M. Samsukadi 

424 Religi: Jurnal Studi Islam 

 

Untuk menjamin bahwa hukum Islam dapat bermanfaat 

untuk semua aspek kehidupan manusia di setiap tempat dan 

waktu, pendekatan Maqāṣid asy-Syarī'ah diterapkan pada tradisi 

bajapuik dalam pernikahan masyarakat Nagari III Koto Aur 

Malintang. Menurut kaidah ushul fiqh, kebiasaan baru yang 

dihasilkan dari modernisasi dapat dianggap sebagai hukum baru 

selama kebiasaan tersebut sesuai dengan prinsip ajaran Islam. 

Maslahah didefinisikan oleh Al-Syatibi sebagai 'illat hukum', atau 

alasan di balik persyaratan hukum Islam. Mengacu pada prinsip 

Maqāṣid asy-Syarī'ah, Al-Syatibi menekankan bahwa perubahan 

dalam gaya hidup masyarakat, seperti praktik bajapuik, tidak 

dilarang oleh syariat Islam. Sebaliknya, perubahan ini dapat 

membantu para pelakunya lebih banyak. 

Tradisi bajapuik di Nagari III Koto Aur Malintang 

bertujuan untuk memastikan kesuksesan umat manusia di dunia 

dan akhirat. Menurut al-Syatibi, tujuan ini adalah bagian dari 

Maqāṣid asy-Syarī'ah, prinsip-prinsip dasar hukum Islam yang 

mengutamakan kemaslahatan hamba. Artinya, semua aturan 

hukum dalam Islam, baik yang bersifat umum maupun khusus, 

dirancang untuk menciptakan kebaikan dan manfaat bagi umat 

manusia. Tradisi bajapuik mendukung tujuan ini dengan 

memberikan struktur yang membantu kesejahteraan individu dan 

komunitas sesuai dengan prinsip-prinsip tersebut.27 

Syariat Islam menjaga agama (hifz din) dalam konteks 

pernikahan. Dalam adat bajapuik, jumlah mahar dan uang 

jemputan yang ditetapkan perlu dievaluasi ulang untuk 

memastikan bahwa agama seorang hamba Tuhan tetap terjaga 

dan dipertahankan di dunia. Perlindungan terhadap kepribadian 

diri sebagai syarat dalam adat ini termasuk dalam kategori 

pemeliharaan jiwa (hifz nafs) jika dikaitkan dengan prinsip-

prinsip Maqāṣid asy-Syarī'ah. 

Pada tradisi bajapuik ini, memiliki tujuan memelihara 

jiwa adalah memelihara hak calon suami serta istri agar hidup 

 
27 Al- Syatibi, Al-Muwafaqat Al- Syari’ah (Kairo: Muatafa Muhammad, 

t.th.), 2-3. 



Praktik Bajapuik 

Volume 8, Nomor 2, Oktober 2025       425 

 

dengan terhormat serta memelihara jiwa, untuk terhindar pada 

berbagai macam kendala yang akan timbul pada rumah tangga. 

Pada hubungan suami istri tergolong melestarikan serta menjaga 

keseimbangan hak serta kewajiban itu sangat harus dilakukan, 

harus memperhatikan keseimbangan serta keadilan gender 

dengan keduanya, saling membantu serta bekerja sama saat 

mengatasi sejumlah urusan pada rumah tangga. 

Dalam tradisi bajapuik, terdapat jaminan bahwa cara 

berpikir logis diajarkan untuk mengatasi tantangan dalam rumah 

tangga, yang juga mencakup menjaga akal (hifz al-aql). Akal, 

sebagai salah satu komponen penting dari tujuan syariat, harus 

dilindungi dari kerusakan. Syariat Islam berusaha secara 

preventif untuk meningkatkan kecerdasan dan melindungi akal 

dari bahaya, seperti fitnah yang mungkin muncul dari pandangan 

negatif terhadap mahar yang dianggap murah akibat 

kehamilan.28 Perlindungan keturunan (hifz an-nasl) pada 

perkawinan adalah salah satu unsur yang dipelihara oleh syariat 

untuk memelihara dan menjaga keturunan di dunia. Uang 

bajapuik dan mahar yang ditetapkan oleh tradisi adat bajapuik 

ini harus dievaluasi lagi.29 

Tujuan Maqāṣid asy-syarī’ah al-syathibi selanjutnya pada 

mewujudkan kemaslahatan manusia ialah pada hal menjaga 

harta (hifz al-mal) manusia termotivasi agar mencari harta untuk 

dijaga keberadaannya serta untuk menambah kenikmatan 

materi. Pada kondisi ini, bisa ditinjau jika agar menciptakan 

salah satu tujuan pada tradisi adat bajapuik ini yakni 

menghindari kendala ekonomi serta agar terbentuk keluarga yang 

bahagia serta kekal, dibutuhkan tahapan untuk memuliakan 

wanita yang memberikan mahar namun pada tradisi bajapuik ini 

hukum adat menganggap laki-laki sebagai tamu di rumah 

istrinya. Sebagai tamu ataupun orang datang, maka berlakunya 

nilai moral “datang karano dipanggia, tibo karano dibajapuik” 

 
28 Ahmad Al-Mursi Husain Jauhar, Maqasid Al Shari’ah (tk.: tp., t.th.), 91 
29Abdul Manan, Aneka Masalah Hukum Perdata Islam Di Indonesia 

(Jakarta: kencana, 2014), 11. 



Mahmud Huda, Siti Munawaroh; Agus Mahfudin; M. Samsukadi 

426 Religi: Jurnal Studi Islam 

 

yang bermakna “datang karena dipanggil, tiba karena dijemput”. 

Maka pada tradisi  ini pihak wanita akan memberikan uang 

jemputan sebagai tanda penghargaan untuk nominal nya sendiri 

itu fleksibel tergantung kesepakatan kedua keluarga bersama. 

Adat bajapuik adalah adat yag masih dilestarikan sampai 

sekarang oleh penduduk Nagari III Koto Aur Malintang 

Kecamatan IV Koto Aur Malintang Kab Pariaman Sumatra Barat 

yang dimana dimotivasi oleh beberapa hikmah serta pelajaran 

yang termuat pada adat bajapuik tersebut. Pelajaran ataupun 

hikmah ini yang pertama ialah agar saling menghargai dengan 

pihak perempuan serta pihak kali-laki. laki-laki dihargai dengan 

uang Bajapuik serta perempuan dihargai dengan pengembalian 

uang Bajapuik. Dimana uang bajapuik ini diberikan juga sebagai 

bantuan biaya untuk walimah atau resepsi yang akan digelar. 

Serta hendak dikembalikan kepada pihak wanita pada wujud 

perhiasan serta pecah belah lainya. Dalam kaitanya dengan 

Maqāṣid asy-syarī’ah maka ia tergolong pada golongan menjaga 

akal sebab ditetapkan pembiayaan pelaksanaan dari pihak laki-

laki serta dibantu pada pihak wanita pada bentuk uang jemputan. 

Uang bajapuik ini sendiri tidak menyalahi aturan syariat Islam 

karna pelaksanaan nya sebelum akad pernikahan serta tidak 

mengganggu syarat pernikahan itu sendiri. Pelajaran kedua dari 

melaksanakan adat bajapuik adalah bahwa tradisi ini membantu 

membangun hubungan yang baik antara keluarga laki-laki dan 

perempuan. Dengan memanfaatkan sarana silaturahmi ini, 

hubungan kekeluargaan antara individu dan kelompok menjadi 

lebih erat sesuai dengan prinsip Maqāṣid asy-Syarī'ah, yang 

menekankan pada pemeliharaan jiwa. Hubungan antara keluarga 

laki-laki dan perempuan menjadi lebih harmonis, memungkinkan 

mereka untuk saling mengenal dalam konteks ikatan 

perkawinan. 

Pelajaran ketiga dari praktik bajapuik adalah bahwa 

tradisi ini memberikan kegembiraan kepada orang tua, karena 

ketika anak laki-laki mereka menikah, istrinya akan otomatis 

membawa dia menjadi bagian dari keluarga perempuan, sekaligus 



Praktik Bajapuik 

Volume 8, Nomor 2, Oktober 2025       427 

 

memposisikannya sebagai kepala keluarga dan mamak. oleh 

sebab itu pihak wanita akan memberikan uang jemputan untuk 

nantinya juga dapat mengobati rasa sedihnya sebab ditinggal 

anak laki-lakinya yang mereka rawat dari kecil sampai dewasa. 

Pada kaitanya pada Maqāṣid asy-syarī’ah maka ia tergolong pada 

golongan menjaga harta dengan adanya uang jemputan ini maka 

orang tua dari pengantin laki-laki ini bisa dimanfaatkan untuk 

membiayai prosesi baralek ataupun walimahan. Yang keempat 

pelajaran ataupun hikmah pada dilaksanakannya adat bajapuik 

ini ialah untuk ganti biaya orang tua pada mendidik, 

membesarkan serta menyekolahkan anak tersebut.  

Menurut Maqasid asy-Syarī'ah, pernikahan termasuk 

dalam kategori pemeliharaan keturunan. Dengan demikian, 

status pernikahan memiliki nilai penting terkait dengan garis 

keturunan, yang bertujuan untuk menghasilkan keturunan yang 

sakinah, mawaddah, dan warahmah. Di daerah Pariaman, tradisi 

ini melibatkan pihak perempuan yang melamar dan meminang 

pihak laki-laki. Dalam pelaksanaanya maresek atau marantak 

tanggo maka ada perwalian dari pihak wanita dimana tujuanya 

diutus untuk menyelidiki pada orang serta keluarga yang akan 

dipinang. Sekiranya hasil penyelidikan itu sesuai dengan 

harapan, maka orang tadi diminta lagi bantuannya 

memberitahukan kepada pihak laki-laki bahwa ada orang yang 

akan datang menanyakan atau meminang anak laki-laki lalu 

mereka akan membahas persyaratan serta kesepakatan jumlah 

uang bajapuik. Pada proses ini selama kurang lebih tiga hari 

serta paling lama satu minggu sampai mencapai ketetapan untuk 

tidak ada yang dirasa di beratkan dengan kedua belah pihak. 

Menurut penelitian ini, manfaat yang diperoleh dari 

pelaksanaan proses maresek atau marantak tanggo dikategorikan 

sebagai maslahah hajiyyah. Namun, karena masyarakat di 

daerah tersebut sering memilih pendekatan kesepakatan dan 

kesederhanaan, proses ini juga bisa termasuk dalam kategori 

maslahah tahsiniyyah, bergantung pada kondisi dan situasi 

kedua belah pihak yang sering diamati di lapangan. Selain itu, 



Mahmud Huda, Siti Munawaroh; Agus Mahfudin; M. Samsukadi 

428 Religi: Jurnal Studi Islam 

 

pelajaran dari adat bajapuik yang telah dibahas sebelumnya juga 

dapat digolongkan sebagai maslahah hajiyyah atau maslahah 

tahsiniyyah, tergantung pada keputusan yang diambil oleh kedua 

belah pihak pengantin, baik laki-laki maupun perempuan. 

Peneliti fokus pada pandangan Imam Syatibi dalam kitab 

*al-Muwafaqat fi Ushul al-Shari'ah*, di mana ia mengelompokkan 

Maqāṣid asy-Syarī'ah menjadi dua kategori utama: satu berkaitan 

dengan tujuan Allah Swt. (qasdu al-syari') dan yang lainnya 

berkaitan dengan tujuan mukallaf (qasdu al-mukallaf).30 Untuk 

qasd al-syari' (tujuan Allah Swt), Imam Syatibi membaginya 

menjadi empat bagian yang masing-masing dijelaskan secara 

mendalam. Salah satu bagian tersebut adalah Qasd al-syari' fi 

wadh'i al-syariah (maksud Allah Swt dalam menetapkan syariat), 

yang membahas alasan Allah Swt menetapkan hukum untuk 

manusia. Menurut al-Syatibi, Allah Swt menetapkan hukum 

dengan tujuan untuk memberikan manfaat kepada manusia dan 

menghindarkan mereka dari bahaya.31  Qasd al-syari’ fi wadh’i al-

syariah li al-ifham (tujuan Allah Swt dalam menetapkan hukum 

adalah agar hukum tersebut dapat dipahami). Dengan kata lain, 

tujuan Allah Swt dalam penetapan hukum adalah untuk 

memastikan bahwa manusia dapat memahami dan mengerti 

hukum tersebut. 32 Qasd al-syari’ fi wadh’i al-syariah li al-taklif bi 

muqadhaha (Tujuan Allah Swt dalam menentukan hukum adalah 

untuk dilaksanakan sesuai dengan yang dikehendakinya). 33 Qasd 

al-syari’ fi dukhl al-mukallaf tahta ahkam al-syariah (tujuan 

Allah Swt adalah agar manusia senantiasa berada di bawah 

bimbingan dan aturan hukum). 

 

Kesimpulan. 

  Dapat disimpulkan bahwa Perkawinan adat bajapuik pada 

penduduk Nagari III Koto Aur Malintang, Pariaman ini masih 

 
30 Abu Ishaq Al -Syatibi, Al-Muwafaqat, Juz Ke-2, (tk.: tp., t.th.), 5. 
31 Abu Ishaq Al-Syatibi, Al-Muwafaqat (tk.: tp., t.th.), 8. 
32 Busyro, Maqasid Al-Syariah Pengetauan Mendasar Memahami 

Maslahah (Jakarta: Kencana, 2019). 57. 
33 Ibid., 



Praktik Bajapuik 

Volume 8, Nomor 2, Oktober 2025       429 

 

menganut hukum adat yang masih dipegang teguh dengan 

penduduk. Dimana adat tersebut adalah peninggalan nenek 

moyang dari zaman dahulu serta harus tetap dilestarikan. 

Namun, karena perkembangan zaman sekarang uang bajapuik ini 

sudah berbeda dalam konteks barang pemberianya yang dimana 

pada zaman dahulu uang bajapuik menggunakan emas sebagai 

nilai patokannya. Tapi sekarang sudah menggunakan uang dan 

untuk patokan nilainya tergantung kepada kesepakatan pihak 

yang melaksanakan. Walaupun standar dari uang bajapuik 

berbeda pelaksanaan rangkaian sebelum dan sesudah pernikahan 

tetap sama tidak ada perbedaan yang signifikan. Sedangkan 

untuk pelaksanaan adat bajapuik ini pun ikut serta tergerus oleh 

perkembangan zaman, yang mana sekarang kebanyakan 

masyarakat enggan menggunakan adat bajapuik dikarenakan 

nilai yang diberikan terlalu fantastis dan tidak mampu dipenuhi 

walaupun sudah dirundingkan, walapun mereka tahu 

konsekuensi dari tidak melakukan adat bajapuik yaitu sanksi 

sosial dari tetangga sekitar dan keluarga. Ada pula yang enggan 

menikahkan anak perempuanya dengan lelaki pariaman, mereka  

lebih memilih menikahkan anak perempuanya dengan lelaki luar 

daerah Pariaman yang akhirnya tidak harus menggunakan adat 

bajapuik dalam pernikahanya. Meskipun banyak yang menolak 

menggunakan adat bajapuik bukan berarti tidak yang melakukan 

adat bajapuik sama sekali. Masih ada yang melakukanya karena 

beranggapan jika tidak melakukan tradisi dari nenek moyang 

mereka maka akan pudar tradisi tersebut dan secara langsung 

tidak di lestarikan.  

Analisis kaidah fiqh mengevaluasi bagaimana praktik 

bajapuik modern telah berubah, termasuk dalam kategori 

Maqasid Hajiyyat yang mendukung Maqasid Dharuriyyat, seperti 

pernikahan yang berfungsi sebagai hifz al-nasl yang 

diperintahkan oleh Allah. Untuk memuliakan wanita dan 

menghargai pria, harga mahar dan uang jemputan ditempatkan 

dalam kategori maqasid tahsiniyyat, sebagai wujud dari hifz al-

din, hifz al-nafs, hifz al-aql, hifz al-nasl, dan hifz al-mal. 



Mahmud Huda, Siti Munawaroh; Agus Mahfudin; M. Samsukadi 

430 Religi: Jurnal Studi Islam 

 

 

Daftar Pustaka 

Al-Mursi Husain Jauhar, Ahmad. 2009. Maqāṣid asy-syarī’ah. 

Jakarta: Amzah. 

Al-Qur’an dan Terjemahnya. 1989. Diterjemahkan oleh tim 

penerjemah Karya Toha Putra. Semarang: Karya Toha 

Putra. 

At-Tihami, Muhammad. 2004. Merawat Cinta Kasih Menurut 

Syriat Islam. Surabaya: Ampel Mulia. 

Baihaqi, Ahmad Rafi. 2006. Membangun Surga Rumah Tangga. 

Surabaya: Gita Media Pres. 

Busyro. 2019. Maqasid Al-Syariah Pengetauan Mendasar 

Memahami Maslahah. Jakarta: Kencana. 

Faizzati, Savvy Dian. 2015.  Tradisi Bajapuik Dan Uang Hilang 

Pada Perkawinan Masyarakat Perantauan Padang 

Pariaman Di Kota Malang Dalam Tinjauan Urf. “Tesis”. 

Universitas Islam Negri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

Fathurrahman Djamil, Fathurrahman. 1999.  Filsafat Hukum 

Islam. Jakarta: Logos Wacana Ilmu. 

Fuady, Munir. 2014. Konsep Hukum Perdata. Jakarta: PT Raja 

Grafindo Persada. 

H.S. A Al-Hamdani. 2002. Risalah Nikah Hukum Perkawinan 

Islam. Jakarta: Pustaka Amani. 

Hadi, Sutrisno. 2000. Metodologi Research. Yogyakarta: Andi 

Offset. 

Hadi, Sutrisno. 2000. Metodologi Research. Yogyakarta: Andi 

Offset. 

Haris Herdiansyah, Haris. 2010. Metodologi Penelitian Kualitatif. 

Jakarta: Salemba Humanika. 

Hayati, Nur, Ali Imran Sinaga. 2018.  Fiqh Dan Ushul Fiqh. 

Jakarta: Prenamedia Group. 



Praktik Bajapuik 

Volume 8, Nomor 2, Oktober 2025       431 

 

Herdiansyah, Haris. 2010. Metodologi Penelitian Kualitatif. 

Jakarta: Salemba Humanika. 

Inayah, Mariska. 2017. “Tradisi Uang Bajapuik Dan Uang Ilang 

Dalam Sistem Perkawinan di Nagari Tandikek Kecamatan 

Patamuan Kabupaten Padang Pariaman”. Jurnal 

Kepemimpinan Dan Kepengurusan Sekolah. 17-26. 

Istiqamah, Laila. 2018. “Tradisi Bajapuik Pada Perkawinan 

Masyarakat Pariaman di Kelurahan Tuah karya 

Kecamatan Tampan Kota Pekanbaru”, Jurnal JOM FISIP, 

Vol. 5, No. 2 (2018), 4-5. 

Kartono, Kartini. 1996. Pengantar Metodologi Riset Sosia, 

Cetakan VII Bandung: Mandar Maju. 

Manan, Abdul. 2014. Aneka Masalah Hukum Perdata Islam Di 

Indonesia.  Jakarta: kencana. 

Martha, Zike. 2020. “Pesepsi Dan Makna Tradisi Perkawinan 

Bajapuik Pada Mayarakat Sungai Garingging Kabupaten 

Padang Pariaman”. Jurnal Biokultural. Hal. 26-27. 

Mathlub, Abdul Muhammad. 2005. Panduan Hukum Keluarga. 

Sakinah Solo: Eraintermedia. 

Milos B. Matthew, A. Michael Huberman. 1992.  Analisis Data 

Kualitatif. Jakarta: Ui Press. 

Moeleca, Bunga. 2015,” Konstruksi Realitas Makna Bajapuik 

Pada Pernikahan Bagi Perempuan Pariaman di 

Kecamatan Pasir Penyu”. Jurnal Jom Fisip. Hal.4. 

Moh. Pabundu Tika. 2006. Metodologi Riset Bisnis. Jakarta: PT 

Bumi Aksara. 

Nadzir, Mohammad. 2005.  Metode Penelitian. Jakarta: Ghalia 

Indonesia. 

Nadzir, Mohammad. 2005. Metode Penelitian. Jakarta: Ghalia 

Indonesia. 

Nasruddin Al Albani, Muhammad. 2002. Shahih Sunan Abu 

Daud. Jakarta: Pustaka Azzam. 



Mahmud Huda, Siti Munawaroh; Agus Mahfudin; M. Samsukadi 

432 Religi: Jurnal Studi Islam 

 

Putri, Renanda. 2020. “Bajapuik Dalam Tradisi Perkawinan di 

Kota Pariaman”.  Jom Fisip. Hal. 1-15. 

Rahman Ghozali, Abdul.2010.  Fiqih Munakahat. Jakarta: 

Kencana Prenada Media. 

Rahmania, 2019. Nilai-Nilai Pendidikan Islam dalam Tradisi 

Perkawinan Bajapuik di Padang Pariaman Sumatera 

Barat (Studi di Desa Sungai Kasai Kecamatan Pariaman 

Kota Pariaman. “Skripsi”. IAIN Pariaman. 

Rofiq, Ahmad.  2014. Hukum Perdata Islam di Indonesia. Jakarta: 

PT Raja Grafindo Persada. 

Sabiq, Sayyid. 2000. Fiqh Sunnah, Juz VI. Bandung: PT. Al 

Ma’arif. 

Sahbani, fazira. 2017. ” Tinjauan Tentang Upacara Adat 

Perkawinan dan Tata Rias Pengantin di Kecamatan VII 

Koto Sungai Sariak Kabupaten Padang Pariaman”. Jurnal 

UNP. Hal. 34-35. 

Sahroni Tihami, Sohari. 2009. Fiqh Munafahat kajian Fikih 

Nikah Lengkap.  Jakarta: PT Raja Grafindo Persada. 

Samuel S. Lusi, Arnold Nggili. 2013. Asyiknya Penelitian Ilmiyah 

Dan Penelitian Tindakan Kelas. Yogyakarta: C.V Andi 

Offset. 

Samuel S. Lusi, Arnold Nggili. 2013. Asyiknya Penelitian Ilmiyah 

Dan Penelitian Tindakan Kelas. Yogyakarta: C.V Andi 

Offset. 

Saputra, adang. 2017.” Hermeneutika Maqasid Imam Shatibi”. 

Jurnal Ilmiah Agama Dan Sosial Budaya. Hal. 12-15. 

Satori, Djam’an , Aan Komariah. 2011. Metodologi Penelitian 

Kualitatif. Bandung: Alfabeta. 

Saukani, Ridwan. 2003. Perubahan Peran Mamak Dalam 

Perkawinan Bajapuik Pada Masyarakat Hukum Adat 

Minangkabau Di Nagari Sintuak Kecamatan Sintuak 

Toboh Gadang Kabupaten Padang Pariaman. “Tesis” 

Universitas Diponegoro Malang. 



Praktik Bajapuik 

Volume 8, Nomor 2, Oktober 2025       433 

 

Sayyid Sabiq, Muhammad. 2012. Fiqih Sunnah 3. Jakarta: Pena 

Pundi Aksara. 

Solikhudin, Muhammad. 2022.  Good Governance: Mengurai 

Penyelenggaraan Negara yang Bersih dengan Maqāṣid asy-

syarī’ah. Yogyakarta: Bintang Semesta Media. 

Solikhudin, Muhammad. 2022. “Good Governance: Mengurai 

Penyelenggaraan Negara Yang Bersih Dengan Maqasid Al-

Syariah”. Yogyakarta: CV. Bintang Semesta Media. 64-65. 

Sutisna, Neneng Hasanah dkk. 2020.  Panorama Maqāṣid asy-

syarī’ah. Bandung: CV. Media Sains Indonesia. 

Syarifuddin, Amir. 2014.  Ushul Fiqh. Jakarta: Kencana. 

Syarifuddin, Amir. 2014. Ushul Fiqh. Jakarta: Kencana. 

Tika, Moh. Pabundu. 2006. Metodologi Riset Bisnis. Jakarta: PT 

Bumi Aksara. 

Yuanita, Ririanty. 2012. Uang japuik dalam Adat Perkawinan 

Padang Pariaman di Bandar Lampung. “Skripsi”. 

Universitas Lampung. 

Yurisman. 2023. Peta Ketahanan Dan Kerentanan Pangan Food 

Security and Vulnerability Atlas. Pariaman: Dinas 

Pertanian Dan Ketahanan Pangan Kabupaten Padang 

Pariaman. 

 

 

 

 


